
מאז שהתעוררתי מדי בוקר לקראת בר־המצווה 
התלמוד  הפך  גמרא,  אבי  עם  ללמוד  כדי 
נזרקתי  רבים  ולומדות  לומדים  כמו  חיי.  למנגינת 
הסוגיות,  גלי  בין  לשחות  והתחלתי  התלמוד  לים 
מחפש נואשות גלגל הצלה בחידושי הריטב"א והר"ן, 
נוטש  ולבסוף  המאור,  בעל  של  בהתקפותיו  טובע 
הגיוני  עולם  אל  הגדול  הנשר  כנפי  על  הגלים  את 
הסיזיפי  למאמץ  הוקדשו  התיכון  שנות  טוב.  שכולו 
לגלגל את כדור התלמוד לתרשימי זרימה היררכיים. 
והצטרפתי  הרבנות  למבחני  ניגשתי  כשהתבגרתי 
למאמץ הטרנספורמטיבי להפוך את השיחה התלמודית 
הכאוטית להלכה סדורה. המסע התלמודי הוביל אותי 
לכוס הקפה במטבח שעורבבה בכפית בשרית ועוררה 
ספקות עצומים בדיני נ"ט בר נ"ט. הקפה התקרר בעוד 
הספקות מתלבנים, אך הגמרא נותרה נס – עדיין חיה 

ותמיד חידתית. 

נותר האוניברסיטה,  חוף  אל  ים  מלב  ־כשעליתי 
תי נבוך: מאיזה ים נולדתי? איזה דכי נושאים גליו? 
לאן מפליגות הסוגיות השטות בו? המאמץ ההשוואתי 
האקדמי לחפש לתלמוד מקבילות באפיקים הפרשניים 
– הלכות החבויות במערות קו ־האחרים של המקרא 

מראן, כתבים תיאולוגיים במנזרים עתיקים, פרשנות 
־אלגורית יהודית־הלניסטית או חקיקה רומית – הותי
־רה את התלמוד בבדידותו החידתית המזהרת. ובניסו

חם של מחברי הספר שלפנינו, כבר בתחילתו: "מדובר 
בטקסט שקשה להגדירו. זהו ספר דתי, אבל הוא כמעט 
אינו עוסק בתיאולוגיה; הוא עוסק בחוק, אבל הוא אינו 
מתמקד דווקא בשאלות פרקטיות; הוא מאורגן כטקסט 
המפרש חיבור קודם, המשנה, אבל סוטה בכל הזדמנות 
אחרים...  בנושאים  ארוכים  דיונים  לטובת  מפירושה 
מהו חיבור זה? כיצד הוא בנוי? כיצד הוא הפך להיות 

הספר הבסיסי ביותר בארון הספרים הלמדני?" 

כדי להשיב על שאלה זו מוצע לנו חיבור בעל שני 
חלקים: פרופ' ישי רוזן־צבי מתבונן בתלמוד, סוקר את 
מרכיביו ומבקש לעמוד על סודו, ואילו ד"ר יעקב צ' 
מאיר מתבונן בהתקבלותו ומבקש להבין את מימושיו 
השונים. ממבט כפול זה נולד דיוקן התלמוד. זהו דיוקן 
־חשוב מכיוון שצייריו צמחו מחד מתוך לימוד ישיב

תי אוהב של התלמוד, ומאידך, השכלתם ומסעותיהם 
הקנו להם מבט חיצוני והשוואתי המאפשר להם לנסח 
שאלות יסוד. בפרפרזה על הלל צייטלין הי"ד, אוהבי 
התלמוד רבים הם, "אבל מה יושיעוני האוהבים? כשם 
שאין עיניים לתאווה כך אין עיניים לאהבה"; שונאי 
התלמוד רבים אף הם, אך יותר משהאוהב פסול להעיד, 
פסול השונא להעיד; ואף האדישים הניגשים לסוגיה 
שאינו  מי  שהרי  אילמים,  ייוותרו  לגווייה  כפתולוג 
־מבקש דבר ודאי שלא ימצא. לכן ספרם של מאיר ורו

זן־צבי הוא אוויר לנשימה עבור הטובעים בים התלמוד 
ועבור אלו המבקשים את מצולותיו. 

מהיותו  השאר  בין  נובעת  הספר  של  חשיבותו 
־פותח צוהר לקריאות פילולוגיות והיסטוריות בתל

מוד, ובכך הוא אף נושא בשורה של ממש. בישיבות 
ומדרשות רבות, התלמוד נלמד כמסע אל פנימיותה 
מסע  שעליה(,  ה"ראשונים"  לרוב,  )או  הסוגיה  של 
לומדים  התלמידים  נצרך:  השוואתי  ממד  החסר 
ברייתא  ירושלמי,  בלי  בבלי  תוספתא,  בלי  משנה 
בלי  אבות  מסכת   – יותר  רחב  ובאופן  מדרש,  בלי 

יוונית, ובבא קמא בלי חוק רומי. היע ־פילוסופיה 
דר הממד ההשוואתי עלול לפגוע בהבנה ובהמשגה, 
וכבר אמר המשורר כי מי שיודע שפה אחת בלבד, 
ספריהם  הותרת  יודע.  אינו  שלו  שפתו  את  אפילו 
)תוספתא(  ליברמן  )משנה(  כאפשטיין  חוקרים  של 
וכהנא )מדרש( מחוץ לסיפם של רוב בתי המדרש, 
גורמת לכך שפעמים רבות התלמידים שבין כתליו 
ניתן  זה  במובן  פתורות.  חידות  לפתור  מתאמצים 
שהרי   – שערים  פותח  ברכת  את  הספר  על  לברך 

המתמ השוליים  והערות  נפש,  לכל  השווה  ־לשונו 
־צתות מאתיים שנות מחקר, הן הזדמנות לכל תל

מידה ותלמיד להיכנס בשערי הקריאה הפילולוגית, 
ההיסטורית והספרותית של התלמוד. 

ידו הנעלמה של העורך
חלקו הראשון של הספר )רוזן־צבי(, עוסק בסוגיה 
ציטטות  שבו  ארכיאולוגי  לאתר  הדומה  התלמודית 
בשי אבני־בניין  הן  לפנה"ס  הראשון  האלף  ־מאמצע 

מוש משני, לצד היגדים קצרים מן המאות הראשונות 
סתמאי  בטיט  המחוברת  דיאלקטיקה  בתוך  לספירה, 
רוזן־צבי מציע מבוא קצרצר  מאמצע האלף הראשון. 
לארכיאולוגיה הזו, ובו עיון בטרמינולוגיה התלמודית 
וכלים לזיהוי שכבותיה השונות. אבל סוגיה תלמודית 
איננה בית עתיק ויציב שבו נערמות מימרות עתיקות. 
לפום  ורוזן־צבי  "מהלך",  היא  )סגי(,  כלשונה  סוגיה, 
־ריהטא רץ בעקבות הסוגיה ומבקש להבין את סוד הת

פתחותה. 
כאן נעוץ בעיניי אחד מחידושיו הנוגעים ללב של 
חוקרים,  כמה  גם  האחרונות  ובשנים  למדנים,  הספר: 
כלומר  הסוגיה,  מגמת  לפענוח  רב  מאמץ  מקדישים 
את  המוביל  הסוגיה,  עורך  של  הנעלמה  היד  לזיהוי 
הלומד באמצעות אוקימתות קיצוניות, ריבוי קושיות, 
ואולם  הנכסף.  ההלכתי  ליעד  ועוד,  כפולות  מסירות 
בדיאלקטיקה התלמודית,  רוזן־צבי ממקד את מבטנו 
המח של  המקורי  מובנה  את  "לשחזר  לא  ־המבקשת 

 י"ט בשבט תשפ"ו | 06.02.2026 |                 1819                | י"ט בשבט תשפ"ו | 06.02.2026

בלשון שווה לכל נפש, ומתוך למדנות הספוגה בהישגי המחקר, 
נפתחים בפנינו שערים לקריאה מושכלת בספר הליבה היהודי. 

יחסם השגוי של המחברים לזיקה שבין התלמוד והתחייה הלאומית 
איננו פוגם בהישגם / הלל מאלי /

עורך אריאל שנבל

ד"ר הלל מאלי 
הוא מרצה בכיר 
במחלקה לתנ"ך 

 באוניברסיטת 
בר־אילן

"להציע  אלא  הלכתית,  להכרעה  להוביל  או  לוקת" 
הסבר שייתן פשר הגיוני לכל אחת מהדעות" )עמ' 27(. 
־הדיאלקטיקה התלמודית דומה בעיניו ללהטוטן המב

קש להחזיק "את כל השיטות 'באוויר', כלומר לנמק את 
כל העמדות החולקות כך שכולן תישארנה קוהרנטיות 
ואף אחת לא תיפול". בכך היא מגלמת באופן רדיקלי 
את עקרון החסד הפרשני, שרוח של חירות שורה עליו. 
יתר על כן, התלמוד מפליג אף מעבר ל"אלו ואלו 
דברי א־לוהים חיים", ועושה מאמץ להצדיק אפילו את 
ה"הווה־אמינא", ולהראות שגם אפשרויות היפותטיות 
־שאיש לא דגל בהן ברצינות יכולות להתיישב ולהת

באר. עיקרון זה, המסביר את האינסופיות של השיחה 
המפתיעה  התופעה  עם  אחד  בקנה  עולה  התלמודית, 
בדרך  ההולכות  רבות,  "תא־שמע"  סוגיות  המאפיינת 
ההל לתוצאה  להגיע  כדי  האפשרית  ביותר  ־הארוכה 

כתית. המובאה המכרעת תונח על השולחן רק לאחר 
בפנינו.  הוצגו  כבר  ממנה,  החלשות  קודמותיה,  שכל 
כך  ביותר, שהוא,  הארוך  בציר  בוחר  התלמודי  הספן 

מתברר, הדרך עצמה, כלומר שימור ופיתוח הדעות.
בעיני רוזן־צבי, החסד כלפי הדעה הדחויה הוא 

המח וכלפי  החיים  כלפי  חסד  הומניסטי,  ־מעשה 
למהלך  למדנית  אלטרנטיבה  מציע  הוא  בכך  שבה. 
בעיון  סוגיות  למדתי  כאשר  המדרש.  בבית  השכיח 

הת הכאוס  מן  להימלט  מחבריי,  רבים  כמו  ־נטיתי, 
למודי אל ראשוני ספרד – הרשב"א, הריטב"א, הר"ן 
ובעיקר הרמב"ם ונושאי כליו – כדי לארגן את החומר 

להכ המוביל  לינארי  למבנה  שיוביל  כך  ־התלמודי 
התלמו בתהליך  הבאג  רוזן־צבי  עבור  ואולם  ־רעה. 

הם  המיותרים,  המהלכים  הדחוקות,  האוקימתות  די, 
שרציונליזציה  לומר  אפשר  רדיקלי  בניסוח  פיצ'ר. 
והיררכיזציה של הסוגיה, המובילה להכרעה הכרחית, 
איננה הישג אלא כישלון עבור חיבור המכוון להביא 

לידי מיצוי שלם את הדעות כולן. 

כנפיים במקום שורשים
חלקו השני של הספר, שנתחבר על ידי יעקב צ' 
מאיר, עוזב את בית היוצר הבבלי ועוקב אחר נתיבי 
־השיט של ספינת התלמוד באוקיינוס ההיסטוריה הסו

מאורגן  המסע  החדשה.  העת  ועד  הגאונים  מימי  ער, 
סביב האגדה הידועה המובאת ב"ספר הקבלה" )לראב"ד 
מאיטליה,  היוצאים  השבויים"  "ארבעת  על  הראשון( 
ספרד  קירואן,  באלכסנדריה,  ונפדים  בשבי  נופלים 
וכנראה אשכנז. אגדה זו מסבירה את ייסוד המרכזים 
היהודיים בימי הביניים, וכפי שהציע דניאל בויארין, 
זהו סיפור גלותי על שבויים שהתלמוד הוא מולדתם. 
הבחירה בסיפור השבויים נראית מהותית לתיאורו של 
־מאיר, שסיפור המסע שלו הוא סיפור של פיזור וצמי

חה ולא של שימור ושיבה. מאיר איננו מבקש לשפוט 
את הפרשנויות השונות לתלמוד על פי מידת זיקתן 
לתלמוד בטהרתו; הוא ממיר שורשים בכנפיים, ומבקש 

להראות עד להיכן יכול התלמוד להפליג. 
ביסודו של התיאור מונחת הבחנה עמוקה של מאיר, 
־המדגיש )בעקבות חוקרים כישראל תא־שמע( את ההב

התלמוד  שעבורה  הספרדית,  הפרספקטיבה  שבין  דל 
הוא בעיה שצריך לפתור, מאגר נתונים כאוטי שצריך 
לקצר )הרי"ף( או להחליף )הרמב"ם(, ורק יחידי סגולה 
־מסוגלים להתמודד עימו – ובין הפרספקטיבה האשכ

נזית שבעולמה, עולמם של בעלי התוספות, אין צורך 
לארגן את השיחה אלא לשוחח אותה ולפתח אותה. 

מאיר  אותנו  מוליך  אלו  תפיסות  להסביר  כדי 

מה  – הגדולים  הפרשניים  הפרויקטים  סקירת  ־דרך 
מאבק האינטלקטואלי סביב קיצוריו של הרי"ף, בין 
"המאור" הגדול והקטן המתח את התלמוד בספקות, 

הספק את  מאמץ  אך  הרי"ף  על  המגן  הרמב"ן  ־אל 
בתפיסתו  מעמיק  בעיון  וכלה  מוצא,  כנקודת  נות 
הניאו־אפלטונית של הרמב"ם, הרואה בתלמוד ייצוג 
חלקי ושבור של מערכת הלכתית מושלמת. תפיסה 
זו אפשרה את הפתרון הרדיקלי של החלפת התלמוד 
ב"משנה תורה", פתרון שבאופן פרדוקסלי השיב את 

נושאי הכלים חזרה אל ים התלמוד הגועש. 
נתיב ההפלגה שסוקר מאיר חולף בתחנות רבות: 

־מפירושיו התמציתיים והפדגוגיים של רש"י, אל מפ
הד ממבטו  התוספות;  בעלי  של  ההרמוניסטי  ־עלם 

רשני של הזוהר, אל מבטם המצנזר והמתפלמס של 
והלאה אל הדפסת התלמוד במאה  ומומרים;  נזירים 
בעקבותיה  שהתחוללו  הספרותיים  והמפעלים  ה־15 
)חיבורי ההגהות והתיקונים(, ועד הלמדנות החסידית 
של  והדמוקרטיזציה  הביקורתי  המחקר  והליטאית, 

התלמוד במאה ה־20 )שטיינזלץ ושוטנשטיין(. 
איננו  הספר  מיותמת:  נותרה  אחת  תחנה  ואולם 
עוסק בסיפור עגינתו של התלמוד בנמל יפו, ובמפגש 
שבין ציונות ותלמוד. אילמות זו איננה מקרית; בראיון 
לחיים וייס אמר מאיר: "זה אולי יישמע מפתיע, אבל 
המאה ה־20 ועליית הלאומיות מסמנות סטגנציה של 
לימוד התלמוד. הציונות לא תרמה דבר להתפתחות 
השיח התלמודי ולכן לא התייחסנו אליה". רוזן־צבי 
הוסיף: "הלאומיות הרגה את התלמוד, שכל ההיגיון 

שלו מבוסס על שיחה שאין לה סוף". 
הדברים הללו שגויים בעיניי במישור העובדתי. 
שיבתו של התלמוד לאווירא דארץ ישראל לא הרגה 
אותו אלא החייתה אותו, והדבר נכון לא רק במובן 
הכמותי של מספר לומדי התורה בארץ ישראל, אלא 
ההמשגות  את  זה  בהקשר  להזכיר  די  האיכותי.  גם 
החדשות שצמחו מתוך הניסיון לכונן משפט עברי 

־תלמודי, את פתיחתו של התלמוד ללימוד נשי במ
דרשות, את הקריאות הקיומיות, האתיות והמעשיות 
בישיבות ההסדר, את הפיתוח האנליטי בבית מדרשו 
של הגוש, ואת חקר הריאליה התלמודית. למעשה, 
לא ניתן לדמיין את חקר התלמוד האקדמי בדמותו 

הנוכחית ללא המפעל הציוני. 
של  הסמויה  שאזהרתם  לי  נדמה  כן,  פי  על  אף 
המחברים, המשתקפת במה שלא כללו בספר, מפני 
הסכנה הצפויה לתורה בהיותה כלי שרת לממלכה – 

־היא אזהרה הראויה לקשב עמוק. מפרספקטיבה למד
נית, החיבור שבין מטפיזיקה ופוליטיקה, בין מנגנוני 
הכפייה של המדינה ובין הדת, איננו רק פוטנציאל 
לשחיתות דתית ואלימות רוחנית, אלא סכנת מוות 
להצדיק  אמורה  הדתית  כשהשיחה  אינטלקטואלית. 
בהוראתו  התלמוד  קונקרטיים,  פוליטיים  מהלכים 
העיונית האינסופית, המסתפקת וחוקרת, עלול למות. 
ר' אהרן  אולי לכן מסתיים הספר בציטוט מדברי 
שמואל תמרת, הרכון על גמרתו אחר מלחמת העולם 
וכותב: "...הם נשארו בכל זאת על מקומם והשאירו את 
הגמרות פתוחות לפניהם, מפני שלבבם יגיד להם כי 
בתוך האויר של הבית הזה והספרים הללו, יגיה בנפשם 
־אור ההכרה למצוא את הפתרונים הנכונים לרזי העו

לם יותר מאשר באיזה מקום שהוא". אכן, מדיוקנו של 
התלמוד המצויר בספר שלפנינו בוקע אור של חירות 
וסקרנות, ונשמעת תפילה חיונית כל־כך על ההפלגה 

והחיפוש היהודי־תלמודי המתחדש תמיד. 

התלמוד
תולדות הלמדנות

 יעקב צ' מאיר 
וישי רוזן־צבי 

מאגנס, 392 עמ'

/ צור ארליך /

שיפוט מהיר

נאום המלך 
ספרו המהנה של בונה תירוש הוא חשבון נפש של 
האדם  זוהר:  הפוטנציאל  האחרון.  ביומו  המלך  שלמה 

־המזוהה ביותר במסורת שלנו עם הערכה כללית ומוס
רית של חיי האדם, על הציר שבין "הכול הבל" ובין "את 
הא־לוהים יְרָא"; מי שנחשב לחכם מכל אדם; בונה בית 
המקדש, מלך של שלום ושגשוג, ומנגד מי שלא הצליח 
את  לכך  הוסיפו  הבא.  לדור  מאוחדת  ממלכה  להוריש 
נסיבות הולדתו של שלמה, כמעין פיצוי על מות בנם 
המשותף הקודם של דוד ובת־שבע, את הבחירה דווקא 
ספר  לצד  החושני  השירים  שיר  חיבור  את  כיורש,  בו 
אותו  הקושרות  האגדות  תועפות  ואת  המחמיר,  משלֵי 
שכל  חמד  גינת  וקיבלתם   – השדים  לעולם  היתר  בין 

סופר יצירתי דיו ירקח מגדים מפירותיה. 
תירוש היה יצירתי אף יותר. שלמה שלו הוא חוקר 
מקרא בן זמננו שיצא מדעתו וחושב שהוא שלמה המלך. 
בגלל  להבנתו,   – פסיכיאטרית  במחלקה  מאושפז  הוא 
אשמדאי  כידוע,  האגדה.  פי  על  לשלמה  שקרה  דבר 
את  והפך  שלמה,  למלך  לזמן־מה  התחזה  השדים  מלך 
שלמה המגורש מן הארמון לנווד אלמוני. מבחינת גיבור 
הספר, ממיטתו־שֶלִשלמה שבבית החולים הוא מנהל את 
הממלכה. עתה הוא ניגש לבחירת הבן היורש. המונולוג 
של שלמה, התופס את כל גוף הספר, ממוקם אפוא ברגע 
הזדהותו  שלמרות  אדם  של  מפיו  נאמר  הוא  דרמטי. 
כשלמה מחזיק גם בידע מאוחר יותר על אודותיו. הוא 
שלמה,  של  האמיתית  החיים  תפיסת  את  לגבש  מנסה 

מכל גילוייה הקוטביים שבמקרא.
־תירוש עושה זאת נהדר. הוא מצא מודוס סגנוני המ

נצל את חמודות לשון המקורות – ספרי קהלת, משלי 
־ושיר השירים, אגדות חז"ל ועוד – בפיו של דובר בן זמ

ננו, בעברית מדוברת ועם זאת עשירה, וביכולת תיאור 
מוחשית עד מהפנטת. הוא בונה דמות, הוא בונה חוויה, 

הוא בונה עסיס, הוא, סליחה, בונה תירוש. 
ובאמת, הוא בונה כנראה גם משהו מעצמו. שלמה של 
כבן שמונים, כמחבר עצמו,  הוא  האחרון,  ביומו  תירוש, 
אף כי מהמסופר במקרא עולה שהוא מת צעיר בהרבה. 

־כמה מן התובנות היפות בספר עוסקות בזקנה. קשה כמו
בן להתחרות בתיאור הזקנה שבפרק האחרון בקהלת; אך 
רוחו מרחפת על ההתבוננות בזקנה בספר הנוכחי. למשל, 
"והבטן,  סופם.  אל  נוטים  שהחיים  התובנה  רגע  תיאור 
צלמוות  מימין,  בוהו  בגרונך.  ואוחזת  עולה  מבוהלת, 

שמתנ צר  קרש  על  רועד,  לבד,  עומד  ואתה  ־משמאל, 
דנד ברוח... הביצה האינסופית שמסביבך עומדת לבלוע 
אותך... ולא בתאווה אלא באדישות, בדממה. בעבוע לא 
יעלה, קמט לא יחצה את פני המים". ההמשך, מעניין, הוא 

כבר מחווה לשירו הידוע של דוד אבידן בנושא. 
ביומו האחרון הגהות למ ־שלמה של תירוש עושה 
שה והצדקנות  האופטימיזם  על  מתאונן  קהלת,  ־גילת 

למשלי,  כביכול  עורכים  כניסו 
אוסף  הוא  השירים  ששיר  מודה 
שליקט מפי איכרים, ומוריש את 
המלוכה בכוונה לבן הלא מוצלח, 
כי הימים המפוארים של ממלכת 
נראים  שלו  וממלכתו  דוד  אביו 
לו כבלון אוויר חם שתוקפו קצר 
את  לאהוב  לא  אפשר  ממילא. 
הגישה; אפשר גם להחליט לוותר 

)היפה העגבים  תיאורי  ־בגלל 
פיים( של המלך שהרבה לו נשים. 
ועדיין, לפנינו פרי בשל וערב של 
של  בדמותו  רצינית  התבוננות 

שלמה, ואולי גם בראי. 

אחיו של 
אשמדאי

בונה תירוש
פרדס, תשפ"ו, 

148 עמ'

הספן התלמודי בוחר בציר הארוך ביותר "סוגיה תלמודית קשה", ציור מאת אייזק סנואומן; גטי אימג'ס

 לחבק את 
הכאוס התלמודי


